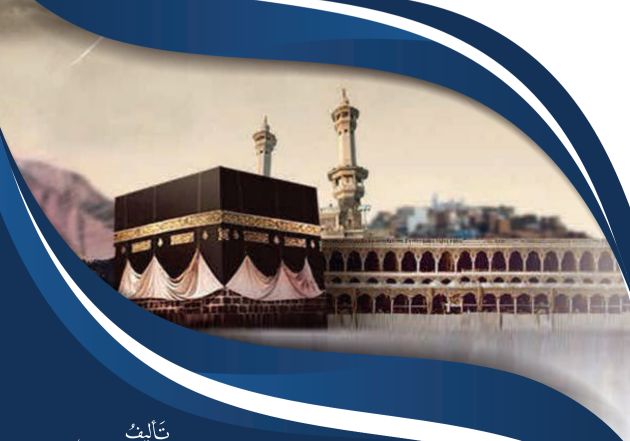


الله وصية إلى ية استها أحياة الدنيا



تأليث جَبِّرُ (الْعُرْزِزِ بن والْخِلِ (الْمِلْرُوبِ



عيدالعزيز داخل المطيري ، ١٤٣٨ هـ

فهرسة مكتبة الملك فهد البطنية أثناء النشر

المطيري ، عبدالعزيز داخل تفسير الوصية الاولى. / عبدالعزيز داخل المطيري .- الرياض ،

ريض کا رمتم

ردمك: ۹۷۸-۲۰۳-۲۰۳-۹۷۸

١- القران - مباحث عامة ٢- القران - تفسير أ المنوان 1674/17. نيوي ٢٢٩

> رقم الإيداع: ١٤٣٨/٦٣٠ رينك: ١-٣٨٧-٢-٢٠٨٠

#### حقوق الطبع محفوظة إلا ممن أراد طباعته لتوزيعه مجانا

الطبعة الأولي ል ነ ٤ ሞለ



- f afaqattaiseer
  - 0505941199
- www.afaqattaiseer.com

- afaqattaiseer
- 8+ afaqattaiseer
- afaqattaiseer@gmail.com

# 

أوَّلُ وَصِيَّةٍ إلهيَّةٍ استُهلَّت بها الحياةُ الدنيا

تَأليفُ بَجُبِرُ الْعُرْزِرِ بِنَ وَ(مِلْ الْمِلْمُروبِ







الحمد لله الذي هدانا بكتابه، وشرّ فنا بخطابه، وعلَّمنا ما لم نكن نعلم، وآتانا من فضله العظيم، وأرسل إلينا رسوله الكريم، الذي بلُّغ البلاغ المبين، وبيّن لنا شرائع الدين، فصلى الله عليه وعلى آله وصحبه أجمعين، ومن اتّبعهم بإحسان إلى يوم الدين أما بعد:

فهذه كلمات في هدايات القرآن، وما تضمنته بعض الآيات الكريمة من معانٍ جليلة، وبشارات عظيمة، استخلصت لبّها من زُبد أقوال العلماء، وجمعت فيها ما تفرّق من غرر كلماتهم، ولطائف استدلالاتهم، وأضفت إليها ما فتح الله به من المعاني والإشارات، والفوائد والتنبيهات، ورتّبتها ترتيباً ميسّراً مقرّبا، وعرضتها عرضاً مختصراً مهذباً؛ واجتزأت عن التطويل بالاختصار، وعن الإسهاب بالاقتضاب، وأسأل الله تعالى أن يتقبّلها بقبول حسن، وأن يبارك فيها إنه هو الكريم الوهاب.

على الله توكلنا . ربنا لا تجعلنا فتنة للقوم الظالمين . ونجّنا برحمتك من القوم الكافرين.

ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة إنّك أنت الوهاب.

## قال الله تعالى: ﴿ قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۚ فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

تضمّنت هذه الآية الكريمة أوّل وصيّة بلغتنا أوصى الله بها الجنس البشري عند بدء هذه الحياة الدنيا؛ وهي وصيّة عظيمة الدلائل، جليلة المقاصد، لطيفة الإشارات، تضمّنت إرشاداً عظيماً ووعداً كريماً تقوم عليهما سنّة هذه الحياة، من لدن بدئها إلى أن يرث الله الأرض ومن عليها.

فمن عقل هذه الوصية فقد أدرك معرفة أعظم سنن الحياة؛ وأبصر طريق النجاة، وعرف كيف يسلك الصراط المستقيم المفضي إلى رضوان الله وجنّات النعيم، وعرف كيف يتقي الآفات والمكائد، وكيف ينجو من المزالق والمصائد، وكيف يحيا حياة طيّبة، يطمئن فيها قلبه، وتقرّ بها عينه، وتحسن بها عاقبته.

#### قوله تعالى: ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ ﴾

القائل هو الله تعالى، والضمير إذا عاد إلى مفرد وصيغ بصيغة الجمع فهو للتعظيم.

والخطاب: لآدم وحواء وإبليس، وهذا أمر كونيّ قدّره الله على آدم وزوجه فسرى أثره على ذريّتهما من بعدهما، وسيبقى أثره إلى آخر يوم من أيام الحياة الدنيا.

وقد زودهم الله عند هبوطهم بهذه الوصية العظيمة التي تصلح لمن خوطب بها في ذلك الوقت، ولمن أتى بعدهم إلى أن تطلع الشمس من مغربها.

قال ابن جرير رحمه الله: (وذلك وإن كان خطابًا من الله جلّ ذكره لمن أهبط حينئذ من السّماء إلى الأرض، فهو سنّة الله في جميع خلقه) ا.هـ.

ولفظ الهبوط له أثر لا يخفى على النفس المؤمنة والقلوب المخبتة؛ فتحنَّ إلى ما كان عليه الأبوان من القرب والتكريم، والعيش الكريم، والسلامة من الأنكاد واللأواء؛ فتحنّ إليها كما يحنّ الفرع إلى أصله، والمرء إلى أهله.

كما قال ابن القيّم رحمه الله تعالى:

فحى على جنات عدن فإنها منازلك الأولى وفيها المخيم ولكننا سبى العدو فهل ترى نعود إلى أوطاننا ونسلَّم

فنحن في الدار التي اقتضاها هذا الهبوط؛ وما تبع هذا الهبوط من الابتلاءات والمحن، واللأواء والفتن.

والسعيد الموفّق هو الذي يتوق إلى دار العلوّ والخلود، ويحنّ إلى ما كان عليه أبواه من القرب والتكريم، ويفقه السبب الذي أخرجا به من الجنّة؛ فيكون حذراً من مخالفة أمر الله، حريصاً على اتّباع هداه؛ فيقوده حرصه إلى الأخذ بما أخذ به أبواه من أسباب النجاة بالتوبة إلى الله، والإقرار بالذنب، وطلب العفو والمغفرة والهداية ﴿ يَنْبَنِّ ءَادَمَ لَا يَفْنِنَكُمُ ٱلشَّيْطَنُ كُمَّا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ ﴿.

والشقيّ المخذول هو الذي يتعامى عن بذل أسباب النجاة، ويوغل في اتبّاع هواه؛ حتى يلاقي جزاء غيّه وبغيه وإعراضه عن هدى الله.

﴿مِنْهَا ﴾ أي من الجنّة التي في السماء؛ فهبطوا منها إلى الأرض على كيفية الله أعلم بها. ﴿فَإِمَّا يَأْتِينَّكُم مِّنِّي هُدًى ﴾ وهذا وعد وتبصير بأنَّه سيأتينا هدى من الله.

﴿مِّنِي ﴾ أي من الله، لا من غيره؛ فالهدى الذي ينفع صاحبه وينجّيه هو الهدى الذي يكون مصدره من الله؛ وكل هدى ليس من الله فهو ضلال؛ لا يعدو أن يكون اتباعاً للظنّ والهوى؛ كما قال الله تعالى: ﴿إِن يَتَبِعُونَ إِلَّا الظّنَ وَمَا تَهُوَى ٱلْأَنفُسُ وَلَقَدَ جَآءَهُم مِّن رَّبِهِمُ ٱلْهُدَى آلَ ﴿ فَجعل الهدى منه جلّ وعلا، وما يقابله هو اتباع الظنّ وما تهوى الأنفس.

- وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ ﴾ وهذا أسلوب حصر مؤكد.
  - وقال تعالى: ﴿قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ ﴾.

وهذا كلّه يدلّ دلالة واضحة على أن الهدى النافع المنجي هو الهدى الذي يأتي من الله تعالى، وأن ما سواه فإنها هو اتّباع للهوى؛ كما قال تعالى: ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِمَّنِ ٱتَّبَعَ هَوَنهُ بِغَيْرِ هُدَى مِّنَ ٱللّهِ ﴾.

ومصداق ذلك في الحديث القدسي الذي رواه أبو ذر عن النبي صلى الله عليه وسلم عن ربه جلّ وعلا أنّه قال: «يا عبادي كلكم ضالُّ إلا من هديته فاستهدوني أهدكم» أخرجه الإمام مسلم.

وهذا يشمل جميع ما يحتاجون إلى الهداية فيه.

وهذا يفيدنا فائدة جليلة في منهجنا في الحياة وتعاملنا مع الأحداث، وكيف نصنع فيها نبتلى به من الفتن والمحن وتقلبات الأمور ومكائد الأعداء، وكيف نميز الناصح الصادق من الغرور الكاذب، ولو أضفى على قوله من زخرف القول ما أضفى، ولو قاسمنا بالله إنه لمن الناصحين، ولو كان صاحب مكانة سابقة، وذا علم وتصدر.

فإننا نعرض تلك الوصايا والنصائح على الهدى الذي أتانا من الله؛ فما وافقه فسيكون له نوره وبهجته وطمأنينته، وما خالفه فسر عان ما ينكشف زيفه لمن كانت له بصيرة بهدى الله، فإنّ المؤمن المتبع لهدى الله يجعل الله له في قلبه نوراً وفرقانا يميّز به الحقّ من الباطل، ويكشف له زيف المزيّفين، وإن انخدع به من انخدع ، وإن اغترّ به أصحابه وظنُّوا ما يأتونه حسناً ورشداً، فإنَّ الحقِّ والتبيّن يورث الطمأنينة واليقين بحسن العاقبة لمن اتَّبع الهدى؛ كما قال الله تعالى: ﴿ أَفَهَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِّن زَّيِّهِ عَكَمَن زُيِّنَ لَهُ. سُوَّءُ عَمَلِهِ وَأُنِّبَعُوا أَهُوآءَهُم اللهُ

ومن أسباب ذلك أنَّ المؤمن لديه أصول بيّنة محكمة يعرفها من هدى الله، تدعو إلى عبادته تعالى وتوحيده، والخضوع له وتمجيده، وتعظيم أمره، وتصديق وعده، وتدعو إلى المحاسن والمكارم، وتنهى عن القبائح والمآثم، وغير ذلك من الأصول المحكمة التي لا يمكن أن تنخرم؛ فيعرفها المؤمن ويوقن بأنَّ ما يخالفها ضلال وباطل؛ فإذا أتى المبطل بزخرف قوله ليغرُّ به من يستمع إليه عرف المؤمن من كلامه ما يخالف الأصول البيّنة التي لديه؛ فاحترز منه ولم يفتنه قوله.

وأمّا الجاهل فإنّه ربّما اغترّ بزخرف القول ووجد في أقوالهم ما يوافق هوى نفسه فيتبّعه ويظنّه حقًّا؛ فإذا ذكّر بآيات الله البيّنة الواضحة أعرض عنها وأقبل على ما تهواه نفسه، حتى يبتلي بأن يزيّن له سوء عمله، والعياذ بالله.

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن ذُكِّرَ جَايَنتِ رَبِّهِ عَفَاعُرضَ عَنْهَا وَنِسَى مَا قَدَّمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَن يَفْقَهُوهُ وَفِيٓ ءَاذَانِهِمْ وَقُرَّا وَإِن تَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلَن يَهْتَدُوۤاْ إِذًا أَبِدًا ﴿ اللَّهُ ﴾. والإعراض عن ذكر الله جريمة متوعّد عليها بالنقمة؛ كما قال الله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَظۡلَمُ مِمَّن ذُكِر بِاَينتِ رَبِّهِ مُ ثُرُ اَعۡمَ عَنْهَاۤ إِنَّا مِنَ ٱلْمُجْرِمِينَ مُنلَقِمُونَ اللهُ .

#### قوله تعالى: ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي هُدًى ﴾

وقوله تعالى: ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِي هُدًى ﴾ فيه تبصير للمخاطبين به ولمن بعدهم بأنهم سيأتيهم هدى من الله؛ وقد وقع هذا الوعد؛ فكل أمّة من الأمم قد أتاها هدى من الله، كها قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ لِلاَّمَ مِنْ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي حَلْ وعلا: ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ إِلَّا خَلا فِيهَا نَذِيرٌ ﴿ وَلِكُلِّ أُمَّةٍ جَعَلْنَا مَسَكًا ﴾.

ونحن قد جاءنا أعظم الهدى من الله؛ فأرسل الله إلينا خير رسله وأعظمهم بركة وأحسنهم بياناً، وأنزل معه أفضل كتبه، وأعظمها هداية وبركة، وجعله نوراً يهدي به من يشاء من عباده؛ فالرسول صلى الله عليه وسلم مرسل من الله، والقرآن منزّل من عند الله كها قال الله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلُقَّى اللهُ وَمِن لَّدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمِ الله .

- وقال تعالى: ﴿رَسُولٌ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُواْ صُحُفًا مُّطَهَرَةً ۞ فِيهَا كُنْبُ قَيِّمَةً ۞ ﴿.
- وقال جل وعلا: ﴿قَدْ جَاءَكُم مِّنَ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ مُنِ ٱللَّهِ نُورٌ وَكِتَبُّ مُنِ اللَّهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضَوَنَهُ، سُبُلَ ٱلسَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلْمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى الشَّلَمِ وَيُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلْمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِهِ، وَيَهْدِيهِمْ إِلَى وَرَالِ مُّسْتَقِيمٍ اللَّهُ.

- وقال تعالى: ﴿ فَعَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ عِ وَالنُّورِ ٱلَّذِي ٓ أَنزَلْنَا ﴾، وقال تعالى: ﴿ فَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَـرُوهُ وَٱتَّبَعُواْ ٱلنُّورَ ٱلَّذِي ٓ أُنزِلَ مَعَهُۥ أُولَيَهِكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ ١٧٠) .

فنصيب هذه الأمّة من الهدى هو أعظم نصيب أعطيته أمّة من الأمم، ولذلك كانت خير أمّة أخرجت للناس، وكان أتباع النبي صلى الله عليه وسلم أكثر أتباع الأنبياء، فكانوا أكثر أهل الجنّة.

فالهدى الذي أتانا من النبيّ صلى الله عليه وسلم ومن القرآن كلّه هدى من الله.

#### قوله تعالى: ﴿ هُدُى ﴾

الهدى هنا: البيان والإرشاد.

وهدى الله على أنواع؛ كما قال أبو العالية الرياحي رحمه الله: (الهدى: الأنبياء والرسل والبيان). رواه ابن جرير.

وهذه كلمة جليلة من هذا التابعيّ الجليل.

فالأنبياء والرسل هم أصل بيان الهدى، وما معهم من الكتب التي بعثهم الله بها فيها هدي ونور.

وأمّا البيان فهو معنى جامع الأنواع:

- فمنه البيان الذي تقوم به الحجّة، وهو كلام الله تعالى وكلام رسوله صلى الله عليه وسلم كما سيأتي شرحه.

- ومنه التذكير الذي يوعظ به المرء؛ فيذكّره بها كان يعرفه من الهدى، وهذا التذكير له أنواع كثيرة؛ فمنه التذكير بالقرآن، ومنه التذكير بكلام النبي صلى الله عليه وسلم، وبأقوال الصالحين ووصاياهم، ومنه واعظ الله في قلب كلّ مؤمن.
- ومنه التذكير ببعض الأقدار المؤلمة كما قال الله تعالى: ﴿ أُولَا يَرُوْنَ اللَّهُ تَعَالَى: ﴿ أُولَا يَرُوْنَ اللَّهُ مَ اللَّهُ مَا يَنْهُمُ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللّهُ الل

قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: (التّذكّر اسمٌ جامعٌ لكلّ ما أمر الله بتذكّره).

وقال تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ءَايَنتِهِ وَيُنَزِّكُ لَكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَآءِ رِزْقًا وَمَا يَتَذَكَّرُ إِلَّا مَن يُنِيبُ ﴿ اللهِ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ وَمِن كُلِّ شَيْءٍ خَلَفْنَا زَوْجَيْنِ لَعَلَّكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ أَفَرَءَ يَتُمُ ٱلنَّارِ ٱلَّتِي تُورُونَ ﴿ عَأَنتُمُ أَنشَأْتُمْ شَجَرَتُهَا آمَ نَعَنُ اللَّهُ وَمَلَعًا لِلَّمُقُولِينَ ﴿ عَلَىٰ الفائدة الدينية وهي التذكرة على الفائدة الدنيوية وهي متاع المقوين تنبيها على تقديم مراد الله تعالى على مراد العبد.

ومن البيان: العبر والآيات التي يراها المرء في الآفاق وفي نفسه، وما يرى من عقوبات المخالفين لهدى الله، والسعيد من وعظ بغيره، وقد قال الله تعالى: ﴿أُولَمُ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾.

قال الأمين الشنقيطي: (فجعل تعمير الإنسان عمرًا يتذكّر فيه وينيب إلى ربّه حجّةً عليه كالرسول، فعلينا جميعًا ألا نضيع أعمارنا، ونعرف قدر قيمتها).

وقال ابن تيمية: ﴿ ﴿ أُوَلَمْ نُعُمِّرُكُمْ مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكُّرُ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّذِيرُ ﴾ أي قامت الحجّة عليكم بالنّذير الّذي جاءكم وبتعميركم عمرًا يتسع للتّذكّر).

ومن البيان أيضاً: الأمثال التي يضربها الله للناس؛ فمن عقلها تبيّن له الهدى وانتفع بها، كما قال الله تعالى: ﴿ وَتِلْكَ ٱلْأَمْثُـٰ لُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ ۗ وَمَا يَعْقِلُهَا ۚ إِلَّا ٱلْعَكِلِمُونَ ﴿ ﴿ ﴾، وقد بيِّن الله تعالى أنَّ من مقاصد ضرب الأمثال أن نتذكّر بها؛ كما قال الله تعالى: ﴿ وَلَقَدُ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَهُمْ يَنَذَكَّرُونَ ١٧٠٠ ٨.

وقال تعالى: ﴿ ﴿ مَثَلُ ٱلْفَرِيقَيْنِ كَٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْأَصَدِّ وَٱلْبَصِيرِ وَٱلسَّمِيعِ ۗ هَلَ يَسْتَويَانِ مَثَلًا أَفَلًا نُذَكُّرُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ومن البيان: الوصايا التي يوصي الله بها، كما قال الله تعالى: ﴿ ذَالِكُمْ وَصَّنكُم بِهِ عَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ الله الوصايا: التذكر.

ومن أنواع بيان الهدى: واعظ الله في قلب كلّ مؤمن، ذلك الواعظ الذي يذكّره بها يجب عليه فعله وما يجب عليه تركه؛ فإذا حدّثته نفسه بمعصية أو همّ بها ذكّره واعظ الله في قلبه بأن يدعها لله؛ وأن يخشى عقابها وعذابها ومغبّتها، وأن يستحيى من الله؛ فلا يقابل إحسانه بإساءة العمل؛ فإن استجاب وانتهى عمّا همّ به من المعصية أمر الله ملائكته أن يكتبوها له حسنة لأنّه لم يتركها إلا لله.

وقد روى الإمام أحمد والترمذي والنسائى عن النواس بن سمعان الكلابي رضى الله عنه عن رسول الله صلى الله عليه وسلّم أنه قال: «ضرب الله مثلًا صراطًا مستقيمًا، وعلى جنبتي الصّراط سوران فيهما أبوابٌ مفتّحةً، وعلى الأبواب ستورٌ مرخاةٌ، وعلى باب الصّراط داع يقول: أيّها النّاس، ادخلوا الصّراط جميعًا، ولا تتعرّجوا، وداع يدعو من فوق الصّراط، فإذا أراد يفتح شيئًا من تلك الأبواب، قال: ويحك لا تفتحه، فإنَّك إن تفتحه تلجه، والصّراط الإسلام، والسّوران: حدود الله، والأبواب المفتّحة: محارم الله، وذلك الدّاعي على رأس الصّراط: كتاب الله، والدّاعي من فوق الصّراط: واعظ الله في قلب كلّ مسلم».

قال ابن تيمية رحمه الله: (فقد بيّن في هذا الحديث العظيم - الّذي من عرفه انتفع به انتفاعًا بالغًا إن ساعده التّوفيق؛ واستغنى به عن علوم كثيرة - أنّ في قلب كلّ مؤمن واعظًا، والوعظ هو الأمر والنّهي؛ والتّرغيب والتّرهيب، وإذا كان القلب معمورًا بالتّقوى انجلت له الأمور وانكشفت؛ بخلاف القلب الخراب المظلم؛ قال حذيفة بن اليمان: إنَّ في قلب المؤمن سراجًا يزهر. وفي الحديث الصّحيح: «إنّ الدّجّال مكتوبٌ بين عينيه كافرٌ يقرؤه كلّ مؤمن قارئ وغير قارئ فدلّ على أنّ المؤمن يتبيّن له ما لا يتبيّن لغيره؛ ولا سيّما في الفتن وينكشف له حال الكذّاب الوضّاع على الله ورسوله؛ فإنّ الدّجّال أكذب خلق الله مع أنّ الله يجري على يديه أمورًا هائلةً ومخاريق مزلزلةً حتى إنّ من رآه افتتن به فيكشفها الله للمؤمن حتى يعتقد كذبها وبطلانها. وكلَّما قوي الإيمان في القلب قوي انكشاف الأمور له؛ وعرف حقائقها من بواطلها وكلّم ضعف الإيهان ضعف الكشف وذلك مثل السّراج القويّ والسّراج الضّعيف في البيت المظلم) ا.هـ.

وقال ابن القيّم: (فليتأمّل العارف قدر هذا المثل، وليتدبّره حقّ تدبّره، ويزن به نفسه، وينظر أين هو منه؟ ، وبالله التوفيق) ا.هـ.

وقال في موضع آخر: (لا تنفع المواعظ الخارجة إن لم تصادف هذا الواعظ الباطن؛ فمن لم يكن له من نفسه واعظ لم تنفعه المواعظ) ا.هـ.

والمقصود أنَّ هذا الواعظ في قلب المؤمن هو تذكير من الله لعبده المؤمن، وهو من أنواع الهدى الذي يأتينا من الله تعالى.

فهذا جَمْلٌ لأهم أنواع البيان الذي هو من هدى الله تعالى؛ وأجلّ أنواعه وأعظمها: البيان الذي تقوم به الحجّة، وهو البيان بالرسل وبالكتب؛ وقد تكفّل الله تعالى بهذا الهدى حتى يتبيّن للناس وتقوم به الحجّة؛ كما قال الله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴿إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُۥ ﴿إِنَّ عَلَيْنَا بِيَانَهُۥ ﴿ إِنَّ عَلَيْن ﴿ هَنَا بَيَانٌ لِّلنَّاسِ وَهُدًى وَمُوْعِظَةٌ لِّلْمُتَّقِينَ ﴿ إِلَّهُ اللَّهُ عَلَا عَلَّا اللَّهُ اللّ ﴿ وَمَا كُنَّا مُعَذِّبِينَ حَتَّىٰ نَبْعَثَ رَسُولًا ﴿ اللَّهِ ۗ وَقَالَ تَعَالَىٰ: ﴿ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُضِلُّ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَنهُمْ حَتَّىٰ يُبَيِّنَ لَهُم مَّا يَتَّقُونَ ﴾، وقال تعالى: ﴿أُولَمْ نُعُمِّرُكُم مَّا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ وَجَآءَكُمُ ٱلنَّـذِيرُ ﴾، وقال تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّكَرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ ﴿.

فهذا هو هدى الدلالة والإرشاد، وهو البيان الذي تقوم به الحجّة، ويستحقّ العقاب من خالفه.

فمن خالف الهدى بعدما تبيّن له فهو على خطر من عقوبتين عظيمتين: العقوبة الأولى: أن يفتتن بها خالف فيه؛ فتحبّب إليه المعصية وتزيّن في قلبه، ويشرب حبّها؛ فيزداد ضلالاً وزيغاً ويبتعد عن طريق الحقّ بقدر ما اكتسب من إثم المخالفة، أو تسلّط عليه فتنة لا يهتدي فيها لطريق النجاة. والعقوبة الثانية: أن يعذّب على مخالفته عذاباً ألياً.

وبيان ذلك في قول الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِي قَول الله تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَن تُصِيبَهُمْ فَذَابُ ٱلِيدُ ﴿ اللهِ عَذَابُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

فكم من إنسان أقدم على مخالفة الأمر ولم يكن له في تلك المعصية كبير تعلق، ولو أنّه تركها من أوّل الأمر لكان تركها يسيراً عليه، ولأثيب على تركها لله بأنواع من الثواب.

لكنّه لمّا أعرض عن هدى الله وارتكب تلك المعصية افتتن بها، ولم يزل يعاودها حتى تعلّق قلبه بها، وعسر عليه التخلّص منها.

#### قوله تعالى: ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَاى ﴾

هذا تفريع للتنبيه على أن المكلفين سينقسمون في مواقفهم من هذا الهدى إلى موقفين، موقف المتبع، وموقف المعرض؛ فبدأ بالمتبع، وبيّن جزاءه، ثم ذكر المعرض المتولي وبيّن جزاءه.

﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاى ﴾ أعاد ذكر الهدى بالاسم الظاهر دون الضمير مع قربه؛ تعظيماً لشأنه وتنويهاً بظهوره، فلم يقل: (فمن تبعه) ؛ بل ذكره في جواب الشرط بالاسم الظاهر (فمن تبع هداي) وأضاف الهدى إليه إضافة تشريف، وترغيب باتباعه، فلهذه الإضافة في قلوب المؤمنين المحبين لرجهم أثر ظاهر في تعظيم هذا الهدى والثقة به وبحسن عاقبته، ويقطع الأطماع عن ابتغاء هدى أفضل منه؛ فلا أفضل من هدى الله؛ فهي إضافة جليلة تفيد مع التشريف والترغيب معنى الضمان لحسن العاقبة، ومعنى تفضيله على ما سواه.

#### قوله تعالى: ﴿ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ اللَّا اللَّاللَّا اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل

﴿ فَلا ﴾ الفاء هنا تفيد أن النتيجة سريعة الاقتضاء لمن امتثل شرطها؟ وهي بشرى عاجلة لمن يتبع الهدى؛ بالسلامة مما يضرّه؛ بأسلوب بياني محكم؛ يسارع بطمأنينته من أوَّل ما يقرؤه؛ ﴿فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ ﴾؛ فقدَّم ذكر ما يطمئنهم من الخوف لأنه أعظم ما يخشى ويحذر؛ فكأن النفس بعد أن اطمأنت من خوف ما أمامها؛ قد ترجع بالتذكّر إلى ما مضي؛ من أمور فاتتها أو آلام تبعث الأسي؛ فجاء الشفاء الناجع والدواء الضامن ﴿وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿٣٨ ﴾.

إن الشرور التي يخشاها الإنسان لا تعدو أن تكون شروراً مستقبلية أو ماضية؛ فأمّا شرور المستقبل فيجمعها الخوف؛ فبشّر من يتبع هدى الله بأن لا خوف عليه.

وأما شرور الماضي فهي التي تبعث على الحزن والأسى؛ فبشّر من يتبع هدى الله بأن لا يجزن. - لا خوف عليه؛ لأنه متبع لوصيّة الله تعالى التي يضمن الله له بها حسن العاقبة، وأن لا يضرّه شيء ما دام متّبعا لهدى الله.

- ولا يحزن؛ لأنّ ما فاته وهو متّبع لهدى الله فسيأتيه خير منه باتّباعه لهدى الله؛ وما أصابه مما يكره فعند الله من الثواب على الصبر عليه ما يذهب عنه الحزن.

وفي قوله: ﴿فَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ ﴾ ولم يقل: «فلا يخافون»؛ فيه لطيفة؛ وهي أنّه قد يخافون لكن لا خوف عليهم؛ بمعنى أنّهم لن يصيبهم ما يضرّهم؛ فكلّ ما يصيبهم فهو خير لهم؛ كما في الحديث الصحيح عن النبي صلى الله عليه وسلم أنه قال: «عجبا لأمر المؤمن، إنّ أمره كله خير، وليس ذاك لأحد إلا للمؤمن، إنْ أصابته سراء شكر؛ فكان خيرا له، وإنْ أصابته ضراء، صبر فكان خيرا له، وإنْ أصابته ضراء، صبر فكان خيرا له، وإنْ أصابته ضراء، عنه.

وهذا كما يأتي إليك الفَزع من شيء يخافه فتقول له: لا خوف عليك؛ أي أنت في مأمن مما تخافه؛ فهو وإن كان يخاف حقيقة لكنه لا خوف عليه بمعنى أنه في مأمن مما يخاف لأنّك أمّنته بذلك.

فكذلك المؤمن المتبع لهدى الله لا خوف عليه؛ لأنه في ضمان الله تعالى له بالنجاة وبحسن العاقبة.

#### وفي قوله: ﴿وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ السُّ ﴾ لطيفتان:

إحداهما: العدول عن مقابلة الاسم باسم مثله إلى الفعل؛ فلم يقل: (ولا حزن)، وإنها قال: (ولا هم يجزنون) وهذا فيه دلالة على نفي وقوع الحزن منهم، واختلف في ذلك هل هو على إطلاقه أو مختص بحالهم في الآخرة؟

وعلى القول بأنّه على إطلاقه يكون هذا الوصف مختصاً بأصحاب اليقين؛ لأنَّ اليقين بحسن عاقبة من اتَّبع هدى الله يُذهب الحزن؛ وهذا اليقين يتفاضل فيه المؤمنون؛ وأكملهم في ذلك حالاً الأنبياء ثم الصديقون، وقد قال الله تعالى عن نبيّه صلى الله عليه وسلم وعن أبي بكر الصديق: ﴿إِذَّ يَ قُولُ لِصَحِبِهِ عَنه الحزن بما يقتضيه اليقين بمعيّة الله تعالى الخاصّة.

ولا ينقض هذا وقوع الحزن من بعض المؤمنين لضعف عارض في اليقين؛ فإنَّ ضعف اليقين العارض يصاحبه حَزَن عارض؛ ولا يكاد المؤمن يثبت على حال واحدة من كمال اليقين، ولكن كما قال النبي صلى الله عليه وسلم لحنظلة: «والذي نفسى بيده إن لو تدومون على ما تكونون عندي، وفي الذكر، لصافحتكم الملائكة على فرشكم وفي طرقكم، ولكن يا حنظلة ساعة وساعة» رواه مسلم.

وهذا بخلاف الخوف فإنّهم يخافون من عذاب الله وعقابه، وإن كانوا في حقيقة الأمر لا خوف عليهم لأن لهم عهداً ووعداً من الله يأمنون به من العذاب؛ كما قال الله تعالى: ﴿ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يَلِّبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلْمٍ أُولَكِيكَ لَهُمُ ٱلْأَمَنُ وَهُم شُهِ تَدُونَ ١٨٠٠ ﴾.

واللطيفة الأخرى في قوله تعالى: ﴿ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ١٠٠٠ ﴾ المجيء بالضمير (هم) ليدلُّ مفهوم الكلام على وقوع الحزن من غيرهم؛ كما تقول: (ما أنا الخاسر) لتبيّن وجود خاسر لكنه ليس أنت.

وقد ذكر هذه اللطائف شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مواضع من كتبه وابن عاشور في تحريره. والمقصود أن السلامة من الشرور وضمان صلاح الحال وحسن العاقبة كلّ ذلك لا يكون إلا باتّباع هدى الله.

ودلَّت الآية على أنَّ من لم يتبع هدى الله ؛ فهو عرضة للخوف والحزن. وقال تعالى في موضع آخر: ﴿ قَالَ ٱهْبِطَا مِنْهَ الْجَمِيعُا لَّ بِعَضُكُمُ لِبَعْضٍ عَدُولًا فَإِيمَا يَأْنِينَكُ مُ مِنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقَى الله فضمن فَإِمَّا يَأْنِينَكُ مُ مِنِي هُدَى فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلا يَضِلُ وَلا يَشْقى فِي الدنيا ولا لمن اتبع هداه أن لا يضل عن الصراط المستقيم، ولا يشقى في الدنيا ولا في الآخرة.

وكلما كان المرء أعظم حظا ونصيبا من هدى الله كان أبعد عن درك الشقاء، وأسلم من شرّته وآثاره، وإنها يلحق المسلم بعض الشقاء لمخالفته هدى الله في بعض أمره؛ فيجد من مغبّة العصيان وألوان الشقاء ما يجد حتى يرجع إلى ربّه ويحسن الإنابة إليه.

اللهم اهدنا بهداك، ومن علينا برضاك، وأحسن عاقبتنا في الأمور كلها، وأجرنا من خزي الدنيا وعذاب الآخرة، وقنا شرور أنفسنا وسيئات أعمالنا.

وصلى الله وسلّم على نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه أجمعين.

#### قائمة المراجع

١: جامع البيان عن تأويل آي القرآن، محمد بن جرير الطبري (ت: ٣١٠هـ)، تحقيق جماعة بإشراف: د. عبد الله بن عبد المحسن التركي، دار هجر، القاهرة..

Y: مجموع الفتاوى، شيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم ابن تيمية الحراني (ت: ٧٢٨هـ)، جمع وترتيب: عبد الرحمن بن محمد بن قاسم العاصمي وابنه محمد، مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، المدينة النبوية.

٣: طريق الهجرتين وباب السعادتين، ابن قيّم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرعِيُّ الدمشقي (ت:٥١هـ)، تحقيق: محمد أجمل الإصلاحي، خرج أحاديثه: زائد بن أحمد النشيري، مجمع الفقه الإسلامي، جدة، دار عالم الفوائد، السعودية.

٤: مدارج السالكين، ابن قيم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرعِيُّ الدمشقي (ت: ١٥٧هـ)، تحقيق: ناصر السعوي وعلي القرعاوي وصالح التويجري وخالد الغنيم ومحمد الخضيري، دار الصميعي، الرياض، ١٤٣٢هـ.

•: إعلام الموقعين عن رب العالمين، ابن قيّم الجوزية: شمس الدين محمد بن أبي بكر بن أيوب الزُّرعِيُّ الدمشقي (ت: ١٥٧هـ)، تحقيق: أبي عبيدة مشهور بن حسن آل سلمان، دار ابن الجوزي، الرياض.

7: روح المعاني، أبو الثناء محمود بن عبد الله الألوسي (ت: ١٢٧٠هـ)، تحقيق: فريق من الباحثين، مؤسسة الرسالة، بيروت.

٧: أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، محمد الأمين الجكني الشنقيطي (ت: ١٣٩٣هـ)، تحقيق: جماعة من الباحثين بإشراف: بكر بن عبد الله أبو زيد، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة.

٨: التحرير والتنوير، محمد الطاهر بن عاشور (ت: ١٣٩٣ هـ)، دار سحنون، تونس.

### الفهرس

| المقدمة                                                                                 | ٥  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|----|
| الوصية الأولى قوله تعالى: ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ مِنْهَا جَمِيعًا ۖ فَإِمَّا يَأْتِينَّكُم | _  |
| مِنِّي هُدَى فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلاَ خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ۞﴾     | ٦  |
| تفسير قوله تعالى: ﴿قُلْنَا ٱهْبِطُواْ ﴾                                                 | ٦  |
| تفسير قوله تعالى: ﴿مِنْهَا ﴾                                                            | ٧  |
| تفسير قوله تعالى: ﴿فَإِمَّا يَأْتِينَّكُم مِّنِّي هُدًى ﴾                               | ١. |
| تفسير قوله تعالى: ﴿هُدَى ﴾                                                              | 11 |
| أنواع هدى الله                                                                          | 11 |
| معنى البيان                                                                             | 11 |
| أنواع بيان الهدى                                                                        | ١٤ |
| أجل أنواع البيان وأعظمها                                                                | 10 |
| عقوبة من خالف الهدي بعدما تبين له                                                       | ١٦ |
| تفسير قوله تعالى: ﴿فَمَن تَبِعَ هُدَايَ ﴾                                               | ١٦ |
| تفسير قوله تعالى: ﴿فَلَاخُونُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿٣﴾                     | ١٧ |
| أنواع الشرور التي يخشاها الإنسان                                                        | ١٧ |
| لطيفتان في قوله تعالى: ﴿وَلَا هُمْ يَعْزَنُونَ ﴿ اللَّهُ مُ عَعْزَنُونَ ﴿ ١٣٠٠ ﴾        | ١٨ |
| قائمة المراجع                                                                           | 77 |
| الفهرس                                                                                  | 7  |

